Revista de estudios sociales de la cienciay la
tecnologia

¢ Y la promesa tecnolégica? Problemas

sociotécnicos contemporaneos

Fernando Tula Molina

Resumen

En este articulo establezco un contrapunto critico entre el “consumismo
tecnoldgico” y la “madurez tecnoldgica”. Intento dar consistencia a este ultimo
concepto para reflexionar sobre lo sucedido con la promesa tecnolégica. En
particular, me pregunto, junto con Francis Layard, por qué cuando las sociedades
se enriquecen, sus miembros no se vuelven mas felices. Y, junto con Hartmut
Rosa, me pregunto por qué la tecnologia no nos libera nuestro tiempo de vida

como fue su promesa.

" Universidad Nacional de Quilmes (UNQ). Concejo Nacional de Investigaciones Cientificas y

Técnicas (Conicet). Correo electrénico: ftulamolina@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.48160/18517072re61.757




Presento para esta reflexion argumentos filoséficos, politicos y micropoliticos,
comenzando con el “paradigma del dispositivo” de Albert Borgmann. Este punto de
partida me permite conectar con la ecologia politica de André Gorz y la
“micropolitica del deseo” desarrollada por Gilles Deleuze y Félix Guattari.

El marco sugerido para esta reflexion es la «filosofia del cuidado» y una
politica del “posdesarrollo”. En términos de la “hermenéutica del sujeto”, sefialada
por el ultimo Michel Foucault, necesitamos cuidar de nosotros mismos y de los
demas. En el ambito de la filosofia de la tecnologia, sefialo que tanto el enfoque
de Gilbert Simondon —centrado en un disefio y un gesto tecnolégico respetuoso—,
como el esquema de niveles de aprendizaje de Gregory Bateson, contienen claves

relevantes y lucidas para nuestra reflexion.

Palabras clave

TECNOLOGIA — POLITICA — SOCIEDAD - ACELERACION

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Introduccién: salud, buena vida y consumo opulento

En la clinica donde me hice mis ultimos estudios médicos, los consultorios no
estaban solamente numerados, sino también etiquetados: 1. Coma Sano, 2.
Camine, 3. Descanse, 4. Examinese, 5. Ejercitese, 6. Vacunese, 7. No Fume. En
conjunto describen en gran parte el ideal de una “vida saludable”. Ahora bien,

¢ nos garantizan tales consignas una “buena vida”, aquella que asociamos con la
plenitud y la alegria? Desde sus comienzos, la filosofia también ha sido concebida
como una medicina, aunque asociada antes al alma que al cuerpo. Asi, podriamos

considerar otras consignas para una clinica filosdfica:

1. Condcete a ti mismo: Sécrates.

2. No pierdas la proporcion: Pitagoras-Platon.

3. Busca la felicidad entre los extremos: Aristoteles.

4. Duda con criterio: Descartes.

5. Examina tu recorrido: Foucault.

6. Respeta el entorno material y espiritual del que formas parte: Simondon.
7. Actualiza tu deseo: Deleuze.

De este modo, se despliegan dos dimensiones diferentes de la idea de
“cuidado”, de lo que deberia ser cuidarnos y vivir bien. Y, desde luego, no son las
unicas. Para nuestros fines, consideraremos una tercera —asociada a la
concepcidon burguesa de la riqueza— que busca la felicidad por la via de la

ampliacion de sus posibilidades de consumo. Su principal caracteristica, a

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



diferencia de las consignas de las otras dos dimensiones del cuidado, es la de

carecer de limites.

Se trata también de integrar mis resultados previos, a partir de “una filosofia
del cuidado” que aspira a alcanzar mayores grados de “madurez tecnolégica”. Los
problemas a considerar son de diferente naturaleza. Los agruparé, segun su

relacion con el tiempo, en tres niveles:

Problemas filosoficos (el tiempo no cuenta): la discusion filosofica se puede

prolongar indefinidamente.

Problemas politicos (el tiempo cuenta): el medioambiente se deteriora y las

inequidades se agravan progresivamente.

Problemas micropoliticos (el tiempo de la cotidianeidad): supone la
elaboracion de la subjetividad a partir de la posibilidad de “habitar” un determinado

territorio y el presente de un modo diferente.

Problemas filosoficos. La filosofia del cuidado tiene una larga historia, la cual
ha sido desplegada recientemente por Boris Groys (2022). Aqui, como punto de
partida, tomo la version de la filésofa catalana Irene Comins Mingol. Desde este
abordaje, de lo que se trata es de superar la “esquizofrenia cognitiva” en la que
nos encontramos: “deseamos la paz, pero la mayor parte de lo que vemos,
investigamos y somos informados, es sobre la violencia” (Comins Mingol, 2009:

20).

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Las practicas de cuidado, al igual que las de reciprocidad, estan orientadas —
salvo casos extremos— hacia la convivencia pacifica; y lo que esto quiere decir, es
que el que uno gane no supone que el otro pierda. Desde este abordaje, un
problema central es que las practicas pacificas se encuentran devaluadas y
carentes de mérito. En ambos casos, es la relacion con el otro lo que da una
dimensidn ética con nuestras practicas, pero al costo de una inevitable paradoja:
“si buscamos autonomia, solo la podemos encontrar a través del otro” (Comins

Mingol, 2009: 69).

La pregunta central no sera la de la ética de la justicia —"; qué es justo?’—
sino la de la ética del cuidado: “; como responder?”. Es en esta direccion que se
asocia el pensar, fundamentalmente, con “pensar en los demas” (Mingol, 2009:
52).Y, lo que esto supone es una idea de “responsabilidad” en la linea del
neologismo de Donna Haraway “response-ability” (respondhabilidad) (Barat, 2023:

28-29).

El contexto para nuestro analisis sera el “contexto de implicacion”, el cual he
desarrollado en trabajos previos (Tula Molina, 2006, 2019). Lo que se plantea es la
necesidad de no separar los problemas epistemolégicos de los sociales y politicos,
y asumir el desafio de considerarlos en conjunto. A través de la idea de
“‘implicacion” elaboro una politica de la subjetividad que, en términos de Michel
Foucault (2015) se puede describir como “hermenéutica del sujeto”, y en términos
de Gilles Deleuze (2015) como “proceso de subjetivacion”. De este modo, la idea

de “cuidado” es entendida como “inquietud de si”. Cuando el precepto délfico

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



‘condcete a ti mismo” se hermana de manera significativa con el principio
“preocupate por ti mismo”, surge que “no tienes que olvidarte de ti mismo, es

preciso que te cuides” (Foucault, 2001: 18-20).

Se trata, entonces, de la posibilidad de implicarnos de modo profundo —o
reflexivo— sobre nuestros deseos, no solo mas alla, sino por oposicion y
resistencia a los objetivos de baja implicacion, promocionados por el marketing.
Estos, como observa James Williams, “poco o nada tienen que ver con los
vuestros... Estos objetivos son pobres, no llegan al nivel humano” (Williams, 2024

23).

Problemas politicos: Como ya hace tiempo -y luego en reiteradas
oportunidades— alert6 el informe Meadows, el imperativo de necesidades
crecientes es completamente anti-estratégico en un mundo finito. Se trata de un
imperativo poderoso, porque es el que motoriza el resto de los engranajes. Y,
ademas, se invisibiliza a si mismo con una amplia gama de adjetivos como
“sustentable”, “integral”, “local”, “rural”. Se discutira si no se trata de diferentes
rejas que hacen a lo que Pablo Quintero caracteriza como una “prision cognitiva,
la cual impide alterar los érdenes propios del desarrollo” (Quintero, 2014: 13). Es
en este punto que se manifiestan los limites del pensamiento critico. Todo debate
sobre “modelos de desarrollo” se hace en funcién de proyectar el crecimiento

econdémico, y no pone el florecimiento humano —la felicidad o la buena vida— en el

centro de la discusion.

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



El camino opuesto es el de la ecologia politica, en un hilo que conecta los
argumentos clasicos del ingeniero y filésofo austriaco Ivan lllich sobre la
“convivencialidad”, con los argumentos de Nicholas Georgescu Rbéegen sobre la
“ecologia industrial”, y los de André Gorz (1997, 2001, 2011) sobre la “sobriedad
tecnoldgica”. Estos argumentos han sido rediscutidos en tiempos recientes, entre
otros, por Serge Latouche (2009), Timothy Jackson (2011), Koldo Unceta (2015) y

Jane Bennett (2022).

Problemas Micropoliticos. También merecen atencion los argumentos de
Deleuze y Guattari sobre la “micropolitica del deseo”. Su principal objetivo consiste
en no desear “mas de lo mismo”, y arrancar/construir un “fragmento de Nueva
Tierra que nos permita salir del ahogo y la verglienza” (Deleuze y Guattari, 2002:
136). El arma principal, en los términos del politélogo irlandés John Holloway, es
“la dignidad, la otredad, el otro vivir, el otro hacer... una inadecuacion dirigida en
contra de eso donde no encajamos, es decir, en contra de un mundo de

explotacion y destruccion” (Deleuze y Guattari, 2011: 55).

Como sefiala Jane Bennett, “las sensibilidades y las relaciones sociales son
en si mismas politicas y conforman todo un campo inexplorado de micropolitica,
sin el cual cualquier principio o politica corre el riego de ser mera palabreria”
(Bennett, 2022: 16). Al respecto, podemos entender la sensibilidad —en los
términos de Franco Berardi— como “la facultad que hace posible encontrar nuevas
vias que aun no existen, o conexiones entre cosas que no poseen ninguna

implicacion logica”. En este sentido, supone la creacién de conjunciones guiadas
7

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



por los sentidos, y la habilidad para percibir el significado de las formas una vez
qgue estas emergen del caos. El unico criterio de verdad es el placer de la
conjuncién: tu y yo, esto y aquello, la abeja y la orquidea” (Berardi, 2020: 20-21).
Este criterio, en la linea de Spinoza y Deleuze, se desplegara mas adelante como

alegria.

Trasladado al campo de la filosofia de la tecnologia, necesaria para la
discusion que nos hemos propuesto, me apoyaré en Gilbert Simondon (Simondon,
1965, 2008, 2009) para hablar del “gesto tecnoldgico sinérgico” y en Gregory
Bateson (Bateson, 1991, 2011) para para proponer diferentes niveles de
“aprendizaje” (deuteroaprendizaje), como via para alcanzar mayores grados de
‘madurez tecnologica”. ; Qué implica lo que estoy haciendo? ;Cuales son sus
consecuencias sociales y ambientales? Se trata de preguntas imprescindibles
para una orientacion hacia el “buen vivir’ y, a la vez, imposibles de reducir al
analisis de alguno de sus aspectos: técnicos, politicos, éticos, sociales y culturales

(Tula Molina, 2018).

Ahora bien, fue Albert Borgmann, filésofo aleman —naturalizado americano—y
recientemente fallecido, quien me condujo a reflexionar sobre la relacion entre
tecnologia y buena vida. Lo interesante de su abordaje es que no responde por si
0 por no, sino que establece una condicién: siempre que podamos enfocarla en
nuestras practicas cotidianas (Borgmann, 1987: 4-14). ; Qué es lo que esto quiere
decir? Que, en lugar de consumirla, la podamos aplicar en funcién de objetivos

con sentido propio, y que tengamos la posibilidad de realizar los ajustes

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



necesarios. En su opinion, la ironia de la tecnologia reside en que —en la mayoria
de los casos— parece liberarnos, pero nos conduce al “descompromiso, la
distraccion, el deseo de conquista y finalmente a la soledad” (Borgmann: 72). Y el
alcance de esta situacion paraddjica se ha generalizado; es decir, afecta tanto a

liberales como a conservadores, a sindicalistas como a gerentes.

No se trata de una observacién aislada, sino que se suma a la de una amplia
literatura de “desencantados tecnoldgicos”: Langdon Winner (2008), Zygmunt
Bauman (2013), Byung-Chul Han (2015, 2022), Eric Sadin (2017, 2025), Nancy
Crawford (2022), Cédric Durand (2021), Jane Bennett (2022), James Williams
(2023), Kyle Chayka (2024). Lo que estamos haciendo es consumir masivamente
canales digitales, claramente mas alla de nuestras necesidades, y muchas veces
mas alla de “nuestro deseo”. Cabe preguntarse, en este contexto, qué es lo que ha

sucedido con la promesa tecnoldgica de ayudarnos a “vivir mejor”.

En definitiva, el presente articulo reflexiona sobre dos paradojas. La primera,
planteada por el economista inglés Richard Lyard (2005), es por qué cuando las
sociedades occidentales se volvieron mas ricas, sus integrantes no se volvieron
mas felices. La segunda, presentada por el socidlogo critico Hartmut Rosa (2016),
es la paradoja de la sociedad moderna donde el incremento de tecnologia se
penso para liberar el tiempo de las personas, pero su consecuencia fue
exactamente la inversa. La idea de “buena vida” se trabajara principalmente bajo
estos dos vectores; las vidas sin tiempo, o sin momentos de felicidad o alegria, se

alejaran de la vida buena.

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



¢éMas es mejor? (“Duda con criterio”)

La principal obra de Borgmann, Technology and the Character of Contemporary
Life, data de 1987, por lo que tiene un largo recorrido. Presenta alli lo que
denomina el paradigma de los dispositivos. Este se caracteriza por establecer una
clara “division interna entre la maquinaria y el commodity buscado a través de la
maquinaria” (por ejemplo, hoy el litio). Su critica esta dirigida al ideal liberal de
sociedad cuyo sentido de buena vida —a través del consumo- resulta como
minimo dudoso (Borgmann, 1987: pp. 33-39). Es en este sentido que la tecnologia
tiene un determinado caracter o estructura inherente. Borgmann no cuestiona el
conocimiento tecnoldgico, sino que reflexiona sobre las consecuencias de que se
haya convertido en un articulo de consumo. ¢Nos liberamos o nos esclavizamos?
Ahi esta la cuestidon. ; Podemos ser responsables sobre nuestras practicas
tecnoldgicas cotidianas? Ahi hay otra cuestion.

Explicitamente se refiere a la nocion de adaptacion inversa, de Langdon
Winner, para sefialar que “algunas veces los medios determinan los fines, con lo
que los usuarios quedan esclavizados por sus sirvientes” (Winner, 1987: 61). De
este modo, su problema es menos con la tecnologia que con su commodificacion,
la cual pone en jaque las posibilidades de responsabilidad tecnologica.

(i) Por la facilidad en que el dispositivo disponibiliza bienes y servicios,

(i) Por disponibilizarlos haciéndolos, a la vez, descartables e irreparables.

10

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Sus lectores y criticos se reunieron en el libro compilado por E. Higgs, A.
Light y D. Strong (2000): ¢ Technology and the Good Life? Al poner la pregunta de
Borgmann sobre el tapete, vuelven sobre su principal argumento: hay algo que no
funciona en nuestro estilo tecnoldgico de vida; en particular:

e El entretenimiento nos deja estresados.

e Los dispositivos para ahorrar tiempo nos dejan sin tiempo.

e Nuestra libertad se reduce a donde podemos enchufarnos al sistema.
e La naturaleza es dejada de lado.

Si bien valoran la busqueda de la “madurez tecnoldgica”, por la via de las

practicas focales, a la vez critican su abordaje por todos los flancos:

e La ineficacia de los planteos filosoficos (Paul Durbin).

e Ladificultad de distinguir las practicas focales (Lawrence Haworth / Douglas
Kellner).

e El uso de la nocién de “buena vida” o “felicidad” como criterio (Gordon
Brittan).

e Larigidez en la descripcion del paradigma de los dispositivos (Larry
Hickman).

e La posibilidad de que una nueva madurez tecnoldgica evite la catastrofe
(Carl Mitcham).

e La hiperrealidad de los dispositivos no puede ser enfocada localmente (Eric

Higgs).

1

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



e El“sentido de cuidado” es independiente de los dispositivos (Diane
Michelfelder).

e Pasarnos a una tecnologia low tech no es una verdadera alternativa
(Andrew Feenberg).

Por su parte, Borgmann también tendra lugar para responder en el mismo
volumen, y lo hace bajo la sugerencia de orientarnos —al modo aristotélico— hacia
la felicidad. No se trata de un “a priori tecnolégico”, como denuncia Feenberg, sino
de una discusién sobre el sentido y la responsabilidad vis-a-vis la tecnologia.
Desde el paradigma de los dispositivos, “las maquinarias que lo conforman no son
de una clase unica y pueden dividirse razonablemente en habilitantes y contrarias
al compromiso” (Higgs, et al., 2000: 343-348). Se trata de una distincién paralela a
la del filésofo francés André Gorz (1923-2007), entre “técnicas que acrecientan la
autonomia y las que la restringen” (Gorz, 2011: 15).

Con relacion al ciberespacio, Borgmann hablara de una ambigtiedad virtual
que produce libertades constructivas si son bien usadas, y libertad dudosa si
conduce a la virtualidad de los bares de soltero. En su opinion, la felicidad esta
declinando progresivamente: “la mayor disponibilidad (affluence) conduce a una
disminucion del retorno en satisfaccion”. Y ello, a su vez, diluye toda posibilidad de
reforma. En todo caso, siempre se abriran alternativas sociotécnicas cuando “la
tendencia por defecto no sea a encender el televisor y abrir la heladera” (Higgs et
al., 2000: 363, 367). Esta consideracion, guiada por el ideal de “madurez

tecnoldgica”, encuentra un marco adecuado en la filosofia del “gesto técnico” del

12

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



filésofo francés de la técnica Gilbert Simondon (1924-1989). Su filosofia ha sido
revalorizada en nuestros dias por habilitar la coexistencia de direcciones
diferentes y horizontes diversos (Blanco et al. 2015). Su abordaje es a la vez:
e Enciclopédico: no rehuye ningun tipo de conocimiento.
e Reticulado: puede adoptar diversas configuraciones con los mismos
elementos.
e Genético: siempre hay una carga previa que actua tanto a nivel ontolégico
como gnoseoldgico y psicologico.
e Basado en Resonancias sinérgicas: posibilita “sinergias funcionales”, las
que —en conjunto— configuran un “medio tecno-geografico” (Simondon,
2008: 77 y ss.).

Ahora bien, tal sinergia supone una relacién de participacion que vincula las
formas con el fondo, “es una relacién que atraviesa el presente y que difunde una
influencia del porvenir sobre el presente: se trata de una relacién de lo virtual
sobre lo actual” (Simondon, 2008:79). El medio juega el rol de informacidn, “es
sede de autorregulaciones, vehiculo de la informacién o de la energia ya regulada
por la informacion” (Simondon, 2008: 80). Bajo este marco se entiende que todo
gesto técnico “compromete el porvenir, modifica el mundo y el hombre como
especie cuyo mundo es el medio” (Simondon, 1965: 24). En este sentido, todo
gesto resume un pasado y abre futuros posibles a través de ensamblajes que se
procura que no fallen. Si esto ocurre, la sinergia entre el humano y la maquina se

potencia.

13

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Si necesitamos de un abordaje ademas de genético, enciclopédico, es —
justamente— porque requerimos del conocimientos técnicos precisos sobre los
umbrales de transformacion. Sin embargo, punto resaltado mucho mas por
Simondon que por otros teéricos de la tecnologia, la informacion es siempre
insuficiente, por lo que una parte importante de la reflexion —del lado humano—
debera atender a los “margenes de incertidumbre” (Simondon, 2009: 207)". Si lo
trasladamos a la “micropolitica del deseo”, desarrollada por Deleuze y Guattari,
tales umbrales hacen referencia a “puntos de inflexion, de fusion, de ebullicion;
puntos de lagrimas y de alegrias, de enfermedades y de salud, de esperanza y de
angustia, puntos llamados sensibles” (Deleuze y Guattari, 2008: 72).

Sucede, comenta Simondon, que en la evolucion de los objetos técnicos
puede manifestarse el fendmeno de hipertelia; es decir, “la posibilidad de que algo
exceda las finalidades para las que fue pensado” (Simondon, 2009: 215). ;Y para

qué fueron pensados? En principio, y es supuesto de este trabajo, para mejorar la

" Este punto, que lo lleva a plantear la necesidad de considerar una “unidad magica
primitiva” como modelo de reflexion sobre los aspectos no técnicos de la relacién humano-
maquina. Se trata de una tesis polémica de Simondon por conectar una sabiduria especificamente
técnica con un pensamiento religioso —o sentido de la totalidad—, hacia lo que denomina
“convergencia post-estética”. En este sentido, sefiala Bernard Stiegler: “Esta incertidumbre
contamina y fragiliza también los discursos que Simondon hace sobre la sociedad magica, la
religién, la moral y la obra de arte al final de El modo de existencia de los objetos técnicos”
(Stiegler, 2015: 149).

14

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



sinergia entre tecnologia y buena vida. Por el contrario, en la relacién de consumo
y alienacioén se produce la “ruptura entre el fondo y las formas en la vida psiquica;
el medio asociado ya no efectua la regulacién del dinamismo de las formas” (cfr.
Simondon, 2008, 71-80). Aqui la aceleracion no es la mejor estrategia.

James Williams, ex estratega de Google —premiado en su momento por la
empresa—, vuelve con la misma preocupacion: “El umbral de relevancia deberia
ser de caracter funcional... la cantidad de informacién solo es relevante en cuanto
que implica cierta velocidad de informacion; si la velocidad de informacion es
excesiva, no se puede procesar” (Williams, 2024: 31). En su opinién, en la
reaccion adecuada frente a la actual “economia de la atencién” se juega “el mayor
desafio moral y politico de nuestro tiempo” (Williams, 2024: 18). En términos de
Simondon, esto se traduce en que: “Todo ser humano debe tomar parte en cierta
medida en los conjuntos técnicos, y tener una responsabilidad y una tarea definida

con relacién al conjunto” (Simondon, 2008: 244).

éLucha simétrica y emulativa? (“Respeta el entorno

material y espiritual del que formas parte”)

¢ Qué es lo que somos? Otra gran pregunta de la filosofia de todos los tiempos. En
cualquier caso, en los términos mas generales, somos productos de una cultura o
civilizaciéon, asi como del posicionamiento y tensiones que generamos en su

deriva. De hecho, todos los fildsofos que he presentado —en mi clinica filosdfica

15

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



del comienzo— pertenecen a la “civilizacion occidental”. Ahora bien, ¢ puede
considerarse que toda una civilizacion esté basada en un error? El antropdlogo
estadounidense Marshall Sahlins (1920-2021), considera que efectivamente este
es nuestro caso. De modo general, su diagnéstico es que el individualismo
occidental fallé: “la civilizacion occidental ha sido construida sobre una idea
perversa y equivocada de la naturaleza humana. Lo siento, perddn: todo fue un
error” (Sahlins, 2011: 125). ¢ A qué idea se refiere? A la que sostiene que —en el
fondo— "el hombre es una bestia". Sahlins indica tres versiones de esta “politica

del autodesprecio”:

e La de Tucidides: vision sangrienta de la humanidad atrapada en incesantes

guerras.

e La hobbesiana: el hombre lobo del hombre.

e La freudiana: la socializacion asociada a una represion o sublimacion de

una naturaleza original maligna (Sahlins, 2011: 111-112).

¢ Qué es lo que esto supone? Creer que el estado natural de la humanidad
es la guerra, sea con el otro o con uno mismo. Sahlins traza la génesis de esta
tesis a partir de la idea antigua de equilibrio entre poderes en pugna. Sin embargo,
en su opinién, esta ciencia politica del “animal indémito” —que conduce a un
prolongado escandalo de la avaricia humana- es, en definitiva, otro lamentable
“artificio de la cultura” (Sahlins, 2011: 21). ¢ Alternativas? Su sugerencia apunta a

desplazar la idea del “hombre-bestia” y volver a considerar la idea de “comunidad

16

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



de parentesco”, la cual también tiene una larga tradicién en occidente (Sahlins,

2011: 59-61).

Ahora bien, si esto es asi, ¢por qué persiste el individualismo? El principal
motivo ha sido diagnosticado por el antropdlogo inglés Gregory Bateson (1904-
1980), como resultado de los patrones culturales que nos conducen a espirales de
luchas simétricas y emulativas; proceso que denomina “esquimogénesis™. En su
opinién se trata de una patologia cultural que dificulta las practicas de cooperacion
y la sinergia del sistema. Efectivamente, siempre esta presente el peligro de que
“con el aumento positivo de cada intercambio y la provision de energia proveniente
de los participantes, la esquimogénesis puede destruir el sistema en un ataque de

furia, codicia o verguenza” (Bateson, 2011: 118).

¢, Qué se entiende aqui por “contexto”? Se trata del conjunto de todos los
acontecimientos que le dicen a un organismo cuales son sus alternativas de
accion. Su propuesta, una vez que se ha aceptado que tanto la lucha emulativa y
las estrategias a corto plazo nos han encerrado en un “callejon sin salida
evolutivo”, es cambiar la estrategia a través de la propia redefinicién de la persona
(self); es decir, de nosotros mismos (Bateson, 1991: 339). Pero, ¢ podemos

modificar nuestros “habitos de pensamiento”? Bateson dira que solo mediante un

2 Bateson reconoce tres grandes patrones de diferenciacioén: diferenciacion simétrica,
diferenciaciéon complementaria y reciprocidad. Las dos primeras requieren ser controladas para no

caer en un espiral de diferenciacion progresiva (Bateson, 1991: 60 y ss.).

17

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



proceso de aprendizaje. Con respecto a tal proceso distinguira tres niveles,

tomando también en cuenta aquel en que el aprendizaje no se produce:

e Aprendizaje Cero: sera el de todos los actos no sujetos a la correccion a

partir del error.

e Aprendizaje I. se obtiene por ensayo y error y modifica —a veces con gran

dolor- la conducta precedente.

o Aprendizaje Il (Deuteroaprendizaje): se obtiene a partir de cambios de
segundo orden, en la medida en que se modifica el meta-contexto, gracias
a la posibilidad de cambiar el signo del refuerzo de un mensaje o su

categoria: humor, metafora, ironia...

¢ Qué actitudes deberiamos modificar? En primer término, las generadas por

la revolucién industrial, en la medida en que nos conducen a:
e Usar el ambiente como un recurso.
e Competencia eterna sin meta definida.
¢ Determinados econdmicamente.
e Confiados en que la tecnologia lo arreglara todo.

A nivel filosoéfico, la alternativa seria la que Bateson denomina “civilizacion

elevada” caracterizada por:

e Ser concebida de modo sistémico.

18

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



e Basada en la economia de la flexibilidad: diferentes situaciones tienen

diferentes necesidades.

e Aspirante a la expansion estética y cultural.

e Cuidadosa de los umbrales: pasados ciertos limites, tanto los entornos

naturales como humanos se vuelven nocivos (Bateson, 1991: 333-336).

Tenemos alli el contrapunto explicito a los pilares de la cultura occidental
(Tula Molina, 2018). Ahora bien, en tanto linguista, Bateson también es afin a
Simondon en considerar el lenguaje como un “sistema de gestos” donde
comunicamos —a la vez— imagenes y sentimientos (Bateson, 1991: 32). Por otra
parte, toda situacion ofrece un cierto margen de libertad —o de maniobra— donde
podemos “modular los mensajes que nos atraviesan”. En este sentido, dira que
“somos producto de un proceso comunicacional, modificado y condicionado de
distintas maneras por el impacto del ambiente” (Bateson, 1991: 166). En definitiva,
asi como Simondon hizo su llamado, Bateson hace el suyo: “Debemos cambiar la
epistemologia que nos lleva a vernos como organismos individuales en una

constante lucha simétrica y emulativa” (Bateson, 1991: 236).

Estos argumentos sobre el “gesto occidental” se refuerzan con los de otro
antropodlogo francés, André George Haudricourt (1911-1996). Haudricourt publicé
en 1949 “investigaciones de las bases para un estudio comparativo de las
mentalidades extremo oriental y occidental”. Su obra ha sido revalorizada

recientemente por su reflexién sobre el uso de la energia en las diferentes

19

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



sociedades. Asi como aqui pusimos en tela de juicio el aumento del PBI como
indicador universal de la prosperidad humana, Haudricourt critica la historia de las
sociedades modernas contada a partir del aumento “de los caballos de fuerza de
vapor, de los kilovatios que cada individuo promedio tiene a su disposicion”

(Haudricourt, 2019: 12-13).

Al igual que Simondon, Haudricourt también lleva “nuestra” gestualidad al
plano critico. Y lo hace enfrentando la concepcidn occidental -mecanicista o
maquinica—, con la concepcion oriental en la que materia y espiritu fluyen en una
unidad comun. Dado que la naturaleza “funciona por si misma”, no se ve la
necesidad de dominarla, como tampoco a los seres humanos involucrados”
(Haudricourt, 2019: 24). ; Por qué esta mentalidad no arraigdé en occidente?
Haudricourt respondera que se debe “al paternalismo de la mentalidad del pastor”,
que lo obliga a no dejar actuar al rebafio por si mismo, sino a intervenir de modo
directo en una “vigilancia constante”. Sera esta inclinacion por la “direccion
técnica” la que lleva a endurecer las relaciones tanto con los hombres, como con

las plantas y los animales (Haudricourt, 2019: 30).

¢ Residuos? (“No pierdas las proporciones”)

En intima conexién con el “contexto de implicacion”, habra que reflexionar sobre
nuestros residuos. Para este fin recurro a las tesis de ecdlogo industrial rumano

Nicholas Georgescu-Roegen (1906-1994), considerado el padre de la

20

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



bioeconomia. Efectivamente, sus trabajos se destacan por incorporar a la critica
filosofica de la ideologia productivista, el plano fisico de la termodinamica; es decir,
atender a las leyes del fisico e ingeniero francés Sadi Carnot (1796-1832). Es
justamente alli donde se juega la tension entre los procesos entropicos, tendientes
al desorden y la disipacién, de los neguentropicos, tendientes a la autoregulacion.

¢ De qué trata la bioeconomia? El término aparece en 1975 en un articulo
donde sefala que el proceso econdémico tiene raices biolégicas, lo cual impide
pensar el desarrollo infinito. Por el contrario, si examinamos su base material, el
desarrollo econémico esta sometido restricciones precisas (tanto de orden natural
—sequias, inundaciones—, como resultante de practicas contaminantes o
depredadoras). Y si los limites, a pesar de ser conocidos son deliberadamente
ignorados, es porque todos los paises miden su desarrollo econdémico por el
aumento del PBI (Georgescu-Roégen, 2008: 92). Y alli si, parece que siempre
mas es mejor. Por el contrario, si atendemos a la base material —con sus
restricciones inherentes— llegamos a una teoria fisica del valor econémico basada
en distinguir entre:

e Energia de baja entropia: utilizable y con valor econémico (pe. carbon).
e Energia de alta entropia: inutilizable y sin valor econémico (pe. movimiento
de los mares).

A partir de tal distincion, y siguiendo al matematico estadounidense Alfred

Lotka (1880-1949), Georgescu desarrolla la metafora del “metabolismo industrial”.

Por su intermedio, traduce en términos econdmicos la preocupacion expresada

21

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



por el Informe Meadows sobre una dinamica productivista ciega a limites
claramente visibles. Lo cierto es que “el proceso entropico de la economia
industrial se lleva mal con la economia industrial” (Georgescu-Roégen, 2008: 18-
19).

Ahora bien, puede decirse que tal critica resulta anticuada y actual a la vez; y
esto tanto por el largo tiempo en que ha sido formulada, como por el haber sido
sistematicamente desatendida en términos significativos. El economista inglés Tim
Jackson, primera persona en obtener una catedra de “desarrollo sostenible” en el
Reino Unido, actualiza los argumentos de la bioeconomia a partir de un
cuestionamiento doble:

e Posibilidad: la actual vision de progreso es inalcanzable. Su centro, la idea
de “destruccion creativa” solo conduce a la cultura de lo descartable y a la
obsolescencia planificada.

e Legitimidad: la desigualdad también aument6 en las sociedades
tecnoldgicamente avanzadas.

En el segundo caso, no se trata de un problema de aumento de poblacién —
como en algun momento se creyo—, ya que “a partir de 1800 la economia global
crecio 68 veces, mientras que la poblacién crecid 6 veces”. La crisis de 2008,
como tantas otras anteriores, mostro el fracaso del modelo de la economia
mundial: “tanto en términos ecoldgicos, como sociales y financieros” (Jackson,
2011: 58-59). Y sera a la combinacién de no atender ni a limites naturales ni

sociales a lo que Jackson denominara: “la era de la irresponsabilidad” (Jackson,

22

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



2011: 41). Es como contrapunto critico a tal situacion, que se propone aqui aspirar
a mayores grados de madurez tecnoldgica.

Para ello, primero debemos implicarnos reflexivamente en preguntas como
las formuladas por el socidélogo francés Serge Latouche, representante
contemporaneo de la ecologia politica:

e ;Tiene sentido que los langostinos escoceses viajen a Tailandia para ser
pelados a mano, antes de volver a Escocia para ser servidos (¢,0 que lo
mismo hagan los camarones dinamarqueses en un viaje ida y vuelta a
Marruecos)?

e /Esjusto que cada ano se envien al Tercer Mundo 150 millones de
computadoras descartadas con metales téxicos como mercurio, nickel,
cadmio, arsénico y plomo y se los paguen como material reciclable (solo a
Nigeria 500 barcos mensuales)?

e /Es sano que un pais desarrollado como Francia haya consumido, solo en
2005, 41 millones de cajas de antidepresivos? (Latouche, 2009: 19-27).

La lista puede volverse interminable. El punto es que no es un desvario
sentimental y anticuado el que defienden los objetores del crecimiento infinito,
sobre todo cuando se mide con variables exclusivamente econémicas. Por otra
parte, Latouche sefala de donde convendria retirarnos. En primer lugar, del ideal
“de la felicidad conforme de la publicidad”, asociado aqui al consumo opulento. Y
esto es posible una vez que cambiamos la I6gica dominante, articulada sobre los

tres de vectores que garantizan mas de lo mismo:

23

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



e Publicidad.
o Crédito.
e Obsolescencia Planificada.

Respecto de esta ultima, Giles Slade se refiere al legado de la cultura egipcia
asociado a la solidez y monumentalidad de sus piramides; gigantescos proyectos
arquitecténicos que supusieron la maestria en el arte de la construccion. Y se
pregunta, ¢ cual sera el legado de una cultura que deja por detras montafnas de
desechos electronicos contaminantes? ¢ Seran nuestras piramides, piramides de
basura? (Slade, 2016: 7).

A la salida de tal triangulo se la conoce como politica del “post-desarrollo”.
Como sefiala Koldo Unceta “hay dos aproximaciones concretas que navegan por
las aguas del posdesarrollismo... una es la de los debates sobre el Buen Vivir... la
otra que parte de la nocion de decrecimiento”. Observa, ademas, que no tienen el
mismo origen; mientras la primera pertenece al ambito de las culturas andinas, la
segunda es un movimiento critico con origen en Francia” (Unceta, 2015: 116). Es a
esta segunda vertiente a la que pertenece Latouche, aunque en este trabajo
establecemos puentes entre ambas.

También Latouche recupera el sentido de “respondhabilidad”, sefalado al
comienzo, como la necesidad “recuperar los valores de responsabilidad, equidad,
solidaridad y la valoracién de las diferencias” (Latouche, 2009: 35); esto es
necesario para que sean posibles practicas sociales mas cercanas a la ética del

Jjuego, que a las practicas egoicas e hipercompetivistas de la ética del trabajo. Es

24

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



por este motivo que las clasicas 3R (recuperar, reutilizar y reciclar) resultan en si
mismas insuficientes. Para llevar a esta “sociedad de convivencia” seran
necesarias 8R: reevaluar, reconsiderar, reestructurar, relocalizar, reducir, rehusar,
reciclar. Tal proceso es el que debe conducirnos hacia la sustentabilidad y la
convivencia, a través de un “circulo virtuoso de contraccion serena” (Latouche,
2009: 33).

En definitiva, la reorientacion deberia producirse a partir de la distincion entre
diferentes concepciones de la “riqueza”, hacia una mas asociada al florecimiento
humano y menos a la depredacion. Si deseamos apartarnos de la competencia
violenta e individualista, deberemos acercarnos a la actitud del jardinero; es decir
del que cultiva y cuida antes de la cosecha. Es en este sentido que Latouche
concluira, “no se trata de dar mas como de tomar menos” (Latouche, 2009: 39).
En términos de Georgescu Rdegen, el verdadero objetivo del proceso econdmico
deberia ser no econdémico —entendiendo por esto no material- “dado que se trata
de la alegria de vivir’ (Latouche, 2009: 56). Es a este objetivo al que asociamos

aqui la idea de buena vida.

¢Felicidad? (“Busca la felicidad entre los extremos”)

Hablar de buena vida supone hablar de una vida feliz. ;; Cémo hacerlo siendo que
lo que esto significa es muy diferente para cada uno de nosotros? La respuesta la
tomamos del economista inglés, Richard Layard, quien se desempeid como

codirector del programa de “Bienestar Comunitario” del Centro de Rendimiento
25

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Econdmico, integrante de la London School of Economics. En lugar de dar una
respuesta con contenido especifico, lo que hace es enumerar siete factores que
hacen a la felicidad humana: Afectividad, relaciones familiares, situacion
financiera, trabajo, comunidad y amigos, libertad personal, valores personales.

Lo que busca explicar es por qué no se es feliz siendo rico. Observa como “la
renta se duplico en los ultimos 50 anos, pero la felicidad no aumento. Esto es
valido tanto para EEUU, como para Gran Bretafia y Japon” (Layard, 2005: 17).
Layard llama a atender a que, salvo por la renta, todos los restantes factores
hablan de relaciones, sea de los individuos entre si o del individuo con la
naturaleza y el “mas alla”. Su observacion es que la calidad de la estabilidad de
tales relaciones importa mas que su forma o contenido. En sintonia con Jackson,
Layard observara que con el aumento de la renta lo que aumenté fue la depresion.
Asi, entre la gran cantidad de datos estadisticos con los que ilustra tal situacion,
menciona —de modo general- que “mas del 6% de la poblacién estadounidense
tiene una gran depresion por afio” (Layard, 2005: 53-54).

¢, Qué es lo que ha sucedido? Su hipotesis, al igual que la de Sahlins, Comins
Mingol, Bateson y Simondon, es que el individualismo fallo; por lo que, si
realmente deseamos ser felices necesitamos de un concepto de bien comun al
cual contribuir. Y esto, volviendo al inicio, requiere de cuidado del otro, como de
uno mismo. Filoséficamente, Layard se orienta por el utilitarismo del filésofo y
jurista Jeremy Bentham (1748-1832), cuyo principal principio es que la mejor

politica publica sera la que proporcione mas felicidad a la poblacion. Este

26

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



“principio de felicidad mayor no solo ayuda a encontrar las reglas, sino a escoger
la accién cuando las reglas estan en conflicto” (Layard, 2005: 149).

Ahora bien, es necesario actualizar la discusion a la era digital; es decir, la
nuestra. En este sentido, coincido con las reflexiones filésofo francés Eric Sadin
sobre la virtualidad como “realidad aumentada” (2017). ¢ Nos conduce el mundo
virtual a una felicidad mayor? En su ultima obra, Sadin dira que la ironia del
empoderamiento digital, a fin de cuentas, nos conduce a una “vida espectral’,
poco asociada a la buena vida. En particular, sefala como —a partir de 2020- se
produjo desilusion y crisis de sentido en el mundo tech —un backlash digital- que
afecta particular a los mas jovenes; cuestionan “el impacto ambiental por la
voracidad energivora inducida por nuestros usos individuales y colectivos. Ya no
queda fe, la hora de la euforia y la glorificacion de la era digital parecen lejanas”
(Sadin, 2025: 27).

Su abordaje, antes que orientarse hacia una critica directa de la tecnologia,
reflexiona sobre el ser humano que deberia controlarla; es decir nosotros. En este
sentido, prolonga la reflexion de Michel Foucault en cuanto a que no podemos
esperar que el control provenga del poder politico. Este, o se encuentra
excesivamente centralizado o se genera de modo difuso en situaciones locales e
inestables. Si hay un lugar para un “hacer diferente”, sera siempre en los
intersticios de situaciones dinamicas. Sin embargo, son justamente tales
intersticios los que se ven cada vez mas obturados por las “arquitecturas

robotizadas” y la “discernibilidad algoritmica” (Sadin, 2017: 25). ;Y nuestras vidas

27

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



privadas? Bien, gracias. Como dijera el sociélogo Zigmunt Baumann (1925-2017):
“El miedo de ser espiados y controlados ha dado paso a la alegria de ser noticia”
(Baumann, 2013: 32).

Asi, nuevas las generaciones de criticos dudan cada vez mas que se haya
cumplido la promesa tecnoldgica. ¢ Han mejorado las condiciones laborales
gracias a la optimizacién de la IA? La investigadora principal del Microsoft
Research Lab de Nueva York, Katy Crawford, examina las maneras en que la
experiencia del trabajo ha ido cambiando en relacion con el aumento del
monitoreo, la evaluacion algoritmica y la modulacion del tiempo. Su conclusion,
teniendo en cuenta que en las industrias de servicios y de comida rapida se
cuentan hasta los segundos, es que las formas contemporaneas de IA “no son ni
artificiales ni inteligentes”, sino — podriamos agregar — “una manera descarnada de
gestionar cuerpos” (Crawford, 2022: 113-118). Al respecto, hace referencia a los
trabajos de Lilly Irani (2026), quien denomina “automatizacion alimentada por
humanos” a las experiencias de los trabajadores de crowdsourcing o de los
microtrabajadores que ejecutan repetitivas tareas digitales (Crawford, 2022: 105).

El profesor de economia politica de la Universidad de Ginebra, Cédric
Durand, ha desarrollado cémo los tedricos del marketing captaron las
coordenadas del problema politico central: la comercializacion de la Web exige un
régimen de vigilancia exhaustiva cuya sostenibilidad politica es incierta. Cédric
toma, de Anthony Rouvroy y Thomas Berns (2013), el concepto de “gobernabilidad

algoritmica” para designar cierto tipo de racionalidad politica y normativa, a partir

28

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



de modelizar masivamente la manera de afectar los comportamientos posibles.
Esta forma de gobernabilidad soslaya los sujetos concretos y los priva de
reflexividad. Se trata, resumen ellos, de “producir un pasaje al acto sin formacion
ni formulacion del deseo. Privadas de su capacidad para desafiar las
probabilidades, es decir, de poner en crisis lo real, las subjetividades pierden toda
su potencia” (Durand, 2021: 124).

Segun el filésofo surcoreano Byung-Chul Han, esta situacién se ha agravado
a partir de un “nuevo nihilismo”. A diferencia de los esquemas sociotécnicos
sinérgicos —propuestos por Simondon y Bateson— en la actual sociedad de la
informacion, “frente la fuerza centripeta de la verdad —que fortalece los lazos
sociales—, la fuerza centrifuga de la informacion tiene un efecto destructivo sobre
la cohesion social... y conduce a la crisis de la democracia” (Han, 2022: 73).

¢, Queda algo por hacer? Han nos propone superar el estado de “vivencias
inconexas” aumentando la intensidad y mejorando el ritmo de nuestro tiempo de
vida. De todos modos, aclara, para una vida plena no alcanza con la
desaceleracion, sino que se requiere sumergirse en la “experiencia de la duracion”
(Han, 2015: 57). Su metafora del “aroma del tiempo” esta destinada a revalorizar
las experiencias que se despliegan en el tiempo de un modo dificil de acelerar.
Para Han, la misma época se despliega bajo dos horizontes alternativos:

e La época del marchar (compromiso).

e La época del zumbido (falta de compromiso).

29

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Y si bien Han no es ingenuo y sabe que la época del marchar ya paso,
siempre estara abierta la posibilidad de que el hombre “vuelva a marchar sobre la
tierra”. ¢ A qué se refiere? A una época donde la libertad era entendida a partir del
compromiso o la resistencia. Si lo referimos al tiempo de vida, se trata de la
posibilidad de que el hombre “abandone definitivamente el peso del trabajo y de la
Tierra para descubrir la ligereza del deambular, el vagabundear flotante en el ocio,

en el aroma de un tiempo flotante” (Han, 2015: 58).

¢ Retirada Ordenada? (“Examina tu recorrido’)

¢, Como enfrentar los imperativos del desarrollo de los que hablamos al comienzo?
¢, Como salir de la espiral de consumo individualista y emulativo? ; Deseamos
avanzar hacia un horizonte sin fin de necesidades crecientes y residuos
resistentes? El filésofo y periodista econédmico André Gorz, utiliza la expresion
“sociedad dualista” para referirse al hecho de que pertenecemos a una doble
realidad:

e La sociedad en la que estamos: productivista, centrada laboralmente,

ilimitada e hiperactiva.
e La sociedad deseada: del tiempo liberado y de las acciones con sentido.
Gorz presenta este esquema doble, con una esfera de trabajos heteronomos

y otra de actividades autébnomas, entre las que “los individuos deberian poder
moverse con la mayor libertad posible” (Gorz, 2001: 39). No se trata de plantear

ingenuamente que podemos abandonar una y entrar en la otra; debemos habitar
30

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



ambas en la propia tension que las estructura. La opcion, asi como cuando
hablamos de margenes de libertad, es en qué proporcion vamos a alimentar con
nuestras acciones una y otra. El objetivo de liberar tiempo no es el de descansar
mas, sino de vivir mas. En este sentido, su horizonte de significado esta marcado
por la idea de autoproduccion y la disputa por “el derecho de acceso a las
herramientas y su convivencialidad” (Gorz, 2001: 11-12).

En 1980, Gorz ya habia abandonado la figura del proletariado, en tanto —al
igual que patrones y gerentes— este habia sido colonizado por el imaginario del
consumo opulento. Sin embargo, a partir de 1992, aborda la dimension politica de
la ecologia, entendida como un “fendbmeno bipolar que no puede ser otra cosa que
mediacion publica” (Gorz, 2011: 32). El punto a considerar es cuales son los
actores centrales en tal mediacion, en una situacién en la que la democracia
languidece.

En tiempos recientes, Jane Bennett ha actualizado los argumentos de la
ecologia politica incluyendo —desde una perspectiva pos-humanista— a los
“actantes no humanos”. Lo que esto supone es que la unidad de analisis
apropiada para la teoria de la democracia no es ni el humano en su individualidad,
ni un colectivo exclusivamente, sino el “publico (ontolégicamente heterogéneo)
que confluye en torno a un problema. Estas manifestaciones son profundamente
importantes para la salud de las ecologias politicas de las que nosotros formamos

parte” (Bennett, 2022: 232).

31

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



De modo general, la ecologia politica nos insta a organizar parte de nuestras
vidas para alimentar —dar forma—a la sociedad del tiempo liberado; entendiendo
por esta, aquella en la que:

e Las actividades autbnomas cobran primacia frente a las heterbnomas.
e Laldgica de “lo suficiente” es utilizada para modular la racionalidad tecno-
econdmica que nunca tiene suficiente.

A diferencia de los proyectos de “democratizacion” de la tecnologia, como el
del Andrew Feenberg (2012) —y en parte por las dificultades ya mencionadas— el
‘proyecto de autolimitacién” es propuesto con el fin de disminuir las practicas
mercantiles y aumentar el volumen de las practicas descomercializadas o —en
términos mas generales— sin fines de lucro (Gorz, 2011: 55). Efectivamente, el
tiempo liberado “obliga a buscar modos alternativos de socializacion e integraciéon
comunitaria” (Gorz, 1997: 133).

Y si bien, como observa Boris Groys, el rechazo del exceso de trabajo
remunerado puede ser visto como un signo de debilidad —falta de fortaleza y
disciplina—, es el propio sentido del cuidado el que nos empuja a ir mas alla del
“sistema de control social que, o bien trata de restaurar su capacidad para trabajar,
o bien de ponerlos bajo el cuidado de instituciones de asistencia social” (Groys,
2002: 64). En este sentido, el proyecto de “retirada ordenada” se delinea a partir
de reconsiderar:

¢ Nuestro sistema de necesidades.

¢ Nuestro sistema de gestos.

32

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



En los términos del politdlogo irlandés John Holloway: “La lucha no es por
mas democracia, sino por una reorganizacién completa de nuestra vida cotidiana”
(Holloway, 2010: 103). Lo que debemos revisar es si no hemos caido en una
situacion de “servidumbre voluntaria”, donde cada vez resulta mas dificil formular
lo que realmente deseamos. De hecho, observa Gorz, el consumidor completa el
trabajo invisible del marketing, el cual “proporciona un sujeto a un objeto”. Se logra
de este modo “transformar ciudadanos potencialmente peligrosos en déciles
consumidores” (Gorz, 2005: 49).

La sociedad del tiempo liberado, construida intersticialmente a la par y en
relacion a la sociedad hiperactiva, parte de cuestionar los “regimenes temporales”
basados en la aceleracién social. Esto es lo que ha planteado el socidlogo aleman
Hartmut Rosa con relacion a los “imperativos sistémicos”. § En qué consisten? En
las normas, plazos y reglamentos que organizan nuestro tiempo de vida. Para su
argumento, Rosa hace una clasificacion tripartita de los fendmenos de aceleracion
social:

e Aceleracion tecnoldgica.
e Aceleracion del cambio social.
e Aceleracion del ritmo de vida.

Al igual que Simondon, Rosa sefalara que, si nuestros espacios de

experiencia no coinciden con nuestros horizontes de expectativas, no logramos

“orientar” nuestras acciones pasadas hacia las futuras. Con el fin tanto de

33

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



conceptualizar, como de disponer de una regla que permita calibrar la velocidad
del cambio, Rosa distingue entre:
e Ritmo de vida: cadena de “unidades de accion” (comer, dormir, pasear,
jugar, trabajar).
e Contraccion del presente (aumento de la cantidad de unidades de accién en
un mismo lapso de tiempo: pe. manejar y hablar por teléfono).

Con estos elementos Rosa vuelve a poner de manifiesto la paradoja de la
sociedad contemporanea, ya considerada junto a Gorz y Borgmann: mientras la
promesa de automatizacion tecnoldgica deberia “liberar” el tiempo de las
personas, “la evidencia es que el tiempo es masivamente mas escaso” (Rosa,
2006: 36). En definitiva, Rosa vera en las instituciones de la aceleracion la gran
“fuerza totalitaria de la sociedad moderna” (Rosa, 2006: 170). ;Qué entiende por
totalitarismo? Dira que se trata de un poder cuando:

e Ejerce presion sobre la voluntad y las acciones de los sujetos.

e Esineludible, todos los sujetos resultan afectados.

e Es omnipresente, es decir, afecta a todos los aspectos de la vida.
e Es dificil tanto criticarlo como luchar contra él.

Al igual que en el caso de Simondon y Bateson, no se trata de una critica
ética de la sociedad —basada en valores particulares— sino de una critica
funcionalista sobre la posibilidad de que el conjunto perdure a largo plazo. Si
Simondon hablaba de “hipertelia” y Bateson de “esquimogénesis”, Rosa hablara

de “patologias de la ruptura de la sincronizacién” (Rosa, 2006: 128):

34

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



e La velocidad de las experiencias las vacia de contenido significativo.

e La pérdida de contenido conduce a la pérdida de compromiso (la
apropiacion del tiempo como “nuestro”).

e La pérdida de compromiso nos vuelve indiferentes a nuestro entorno
concreto.

Se trata de constituir movimiento o “devenir minoritario” el cual, como explica
Deleuze, se compone de dos cabezas disimétricas: “una a través de la fuga del
movimiento mayoritario y otra que algo fuga del conjunto minoritario. Es una
conexion: El devenir es siempre un doble devenir’ (Deleuze, 2017: 413). Lo
importante es que, frente a los regimenes despodticos o totalitarios, “toda linea de

fuga adquiere valor de positividad” (Deleuze y Guattari: 2002: 126).

¢ Tecnologia Artesanal? (“Conécete a ti mismo”)

Sea que hablemos de “retirada ordenada” o de “linea de fuga”, se esta haciendo
referencia a la existencia de amplios movimientos de resistencia a los patrones de
aceleracion temporal. Todos surgieron del “cambio de actitud” donde se involucra
la sensibilidad, la contemplacion y la reflexién sobre los comportamientos no
causales. Han dira que, si nos enfocamos en nuestras propias “posibilidades de
accion”, dariamos con lo que ya habia anunciado Martin Heidegger: “la
transformacion del no tengo tiempo para nada en siempre tengo tiempo” (Han,

2015: 97). ¢ Para qué? Nuevamente: para un “hacer diferente”.

35

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Dentro de la filosofia del “gesto técnico” presentada por Simondon, todo
hacer diferente debera atender a los diversos umbrales involucrados en los
procesos de autoregulacion. Para ello, lo fundamental es comprender el circuito de
causalidad recurrente a partir de una premisa de ajuste, la cual sirve de base para
procesos que configuran un cierto orden. Se trata del esquema que define
condiciones de metaestabilidad a través de la “informacién de un sistema”. Tal
metaestabilidad permite regular la reserva de “energia potencial” con capacidades
autocorrectivas (Simondon, 2009: 28). En todos los casos, el ajuste estara referido
a un centro activo o “pensamiento presente” (ni a priori, ni a posteriori).

He sefalado que Simondon llama a que todos ejerzamos nuestra
responsabilidad tecnolégica. Ahora bien, s como ejercerla? Para intentar una
respuesta, me apoyo en la lucida tesis del sociélogo contemporaneo Richard
Sennett sobre la “mano inteligente”. ;De qué se trata? Fundamentalmente, del
mencionado involucramiento a través de la via artesanal, entendiéndola como
contrapunto critico al camino trazado por el metabolismo industrial y la “sociedad
de habilidades” que tal metabolismo reclama. Su tesis deriva del concepto de
“tacto activo” —no reactivo— del presidente de la Royal Society, Sir Charles
Sherrington (1857-1952), y en las cuatro dimensiones en las que el fildsofo
britanico Raymond Tallis organiza el fenémeno de la prehension:

e Anticipacion del tipo de forma que la mano debera prender.
e Contacto.

e Reconocimiento linguistico.

36

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



¢ Reflexion sobre lo realizado.
e Valores introducidos por manos extremadamente habiles.

Con el fin de ilustrar su reflexién, Sennett se detiene en las caracteristicas
del taller medieval, donde la autoridad del artesano estaba asociada a la calidad
de su trabajo; al esmero por “hacerlo bien”. Este compromiso otorga una
dimensién ética a la practica, no solo por articular la sinergia del sistema, sino por
proporcionar conocimiento sobre nosotros mismos. El valor politico del modelo de
las habilidades manuales reside, fundamentalmente, en el uso de la fuerza
minima: como en la maxima de la cocina china para poder cortar con la cuchilla un
grano de arroz. Este planteo le permite asociarlo con el concepto de “poder
blando” del geopolitélogo Joseph Nye (1937-2025), como alternativa a la “doctrina
Powell” basada en la acumulacion de poder. En este sentido, incluye todas las
caracteristicas de un buen artesano (Sennett, 2009: 113-114):

e Cooperacion con el débil.
e Contencion de la fuerza.
e Liberacion después del ataque.

Por este camino, Sennett concluira que la fuerza minima y la capacidad de
soltar forman parte de la “sabiduria de la mano” (Sennett, 2009: 99-100). Resulta,
por otra parte, que es la misma sabiduria que recomienda la ingenieria: seguir el
camino de la menor resistencia.

Al igual que Simondon, Sennett propone desarrollar un “gesto tecnologico” —

asociado a la vida material- a la vez mas informado y mas humano. En su opinidn,

37

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



hacer “buen uso” de la tecnologia supone usarla artesanalmente: necesitamos ser
buenos artesanos del medio ambiente y cuestionar el consumo opulento. El saber
artesanal tiene como fundamentos tres habilidades basicas: localizar, indagar y
desvelar. La primera implica dar concrecion a una materia; la segunda, reflexionar
sobre sus cualidades; la tercera, ampliar su significado (Sennett, 2009: 180).

De este modo, en definitiva, no solo los habilidosos, sino todos los hombres
pueden llegar a ser buenos artesanos, tanto del territorio que habitan como de si
mismos. Al respecto, Vinciane Despret llama a seguir la pista ornitologica: “Siendo
el territorio un lugar de nidificacion, lo mas prudente y econdmico es limitar los
desplazamientos”. Solo de esta manera “el espacio se vuelve familiar y, devenido
territorio, tiene el mérito de aportar alimento y proteccién frente a la depredacion”
(Despret, 2022: 47). Tanto la idea de cuidado, como la de convivencia suponen —
de este modo— un determinado territorio y los diferentes modos de habitarlo;
puede pensarse como la “orilla” que mantiene su identidad —incluso cambiante—
conviviendo con el “fluir incesante” del rio al que pertenece.

Ahora bien, como también observa Gorz sobre el final de su vida, la procura
de practicas y entornos sociotécnicos mas humanos y convivenciales no suponen
pasarse a un esquema low-tech. En este sentido, las practicas artesanales —en el
sentido del compromiso y el cuidado— pueden abordar o integrar el mundo high-
tech. Al respecto, nos deja ejemplos de “talleres comunales de autoproduccion,
incluso para las poblaciones marginadas por el capitalismo” (Gorz, 2011: 97):

www.fabbers.com y www.ennex.com.

38

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



¢Vergiienza? (“Actualiza tu deseo”)

Gilles Deleuze y Félix Guattari se preguntan: ; A qué poderes hay que enfrentarse
y cuales son nuestras capacidades de resistencia, hoy que ya no podemos
contentarnos con decir que las viejas luchas no son validas? Se trata de seguir la
deriva de las criticas tempranas de los tedricos de la escuela de Francfort, de los
primeros gérmenes de la “autonomia” en el marxismo italiano, y de aquello que —
en torno a Sartre— reflexionaban sobre la nueva clase obrera, como fue el caso de
Gorz. Pero, mientras Gorz busco la salida a través de la “ecologia politica”,
Deleuze y Guattari lo hicieron a través de una “micropolitica del deseo” (Deleuze,
2015: 150).

En este sentido, fueron Deleuze y Guattari —antes que Gorz— quienes
sefalaron que la verglenza debe considerarse como uno de los temas filosoéficos
mas importantes de nuestra época: “la vergiienza de ser un hombre no sélo la
experimentamos ante la vileza y la vulgaridad de la existencia que acecha a las
democracias, ante la propagaciéon de estos modos de existencia y de
pensamiento-para-el-mercado... La ignominia de las posibilidades de vida que se
nos ofrecen surge de dentro” (Deleuze y Guattari, 1993: 109).

Ahora bien, si Bateson planteaba un proceso de aprendizaje y Simondon una
convergencia hacia configuraciones sociotécnicas mas “elevadas”, debe
comenzarse por superar la represion del verdadero deseo. Y esto,

fundamentalmente, por el hecho de que “ninguna sociedad puede soportar una
39

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



posicion de deseo verdadero, sin que sus estructuras de explotacion se vean
comprometidas” (Deleuze y Guattari, 1993: 121).

A nivel de politica tecnoldgica, fue Langdon Winner quien recomendo utilizar
la verglienza como brujula a la hora de disefar curriculas y elaborar instrumentos
de planificacion. Ante el caracter mudo de los valores y la confusidn intencionada
en los estudios sobre riesgos, “el resultado 6ptimo seria un disefio sociotécnico
que no nos dé verguenza” (Winner, 2008: 258). Como también sefala Sennett en
su recomendacion hacia una via artesanal: “el artesano tiene que hacer frente a
conflictivos patrones objetivos de excelencia: el deseo de hacer bien algo —sélo
por hacerlo bien— puede verse obstaculizado por la presion de la competencia, la
frustracion o la obsesion” (Sennett, 2009: 11).

Mas recientemente, ya en el mundo digital, Cédric Durand asociara tal
fragilidad al desprecio de las grandes plataformas por las libertades individuales.
Es este contexto llama a reconsiderar seriamente la hipotesis de una
refeudalizacion de la esfera publica formulada en 1962 por Jurgen Habermas, y
luego dejada de lado: “Cuando el individuo es remitido a una posicion de
consumidor de conversacion publica, esta es transformada en un producto de
masa, cuyo objetivo primario consiste en lograr audiencia para poder ser
valorizada por la venta de espacios publicitarios” (Durand, 2021: 100).

Efectivamente, como observa el periodista del New Yorker, Kyle Chayka, los
flujos algoritmicos son “insidiosamente psiquicos”; su sofisticacion y conocimiento

sobre nuestras tendencias personales produce “rizos de interaccion digital”, en

40

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



gran medida indiferentes unos de otros, y en direccion contraria a una
conversacion pluralista (Chayka, 2024: 105). Por otra parte, hay un flujo incesante
y creciente de recursos destinados a que esto sea asi.

James Williams, sefala que en 2018 la cifra invertida en publicidad digital fue
de 223.000 millones de ddlares, con prevision de crecimiento de un 10 % anual.
¢, Con qué objetivo? Que el maximo numero de personas le dediquen tanto tiempo
y atencién como sea posible, otra manera de convertir al usuario en producto. No
hay criterio ético ni responsabilidad aqui. Tal vez tampoco haya alegria. Como ex
estratega digital, Williams sabe que: “con el fin de competir en esta carrera
despiadada por captar nuestra atencion, se forzé el disefio a apelar a los impulsos
mas bajos del ser humano y a explotar sus debilidades cognitivas” (Williams, 2024,
47-48).

Se trata de la misma observacién realizada por dos Nobel en economia,
George Akerlof y Robert Shiller, en su best seller. La economia de la manipulacion:
como caemos como incautos en las trampas del mercado. La tercera parte
despliega diversas estrategias de manipulacién; una destacada consiste en “hacer
qgue los incautos injerten nuevas historias (ventajosas para los pescadores) dentro
de las antiguas”. Se parte de que la gente piensa situandose a si misma dentro de
una historia, y se aprovecha —al modo de los tratamientos psicoanaliticos— que
“‘las personas se cuenten a si mismas”, para lo cual se les facilita guiones que

funcionan como “marcos mentales” (Akerlof y Shiller, 2016: 51).

41

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Como ejemplo de un “hacer diferente”, Jane Bennett apunta hacia el
movimiento Slow Food: “fundado en Italia en 1986 para combatir la
Mcdonalizacién, la insustentabilidad medioambiental... supone tomarse el tiempo
no solo para preparar y saborear las comidas, sino también para reflexionar sobre
los hechos econdmicos, laborales, agropecuarios y logisticos que anteceden a la
llegada de los alimentos al mercado” (Bennett, 2022: 123). Se trata del mismo
ejemplo utilizado por Chayka: “Si existe un método sencillo de derribar Mundofiltro,
es posible que se asemeje a una version del movimiento Slow Food, aunque
aplicado a la cultura’ (Chayka, 2014: 329).

En definitiva, no se trata tanto de renunciar a la tecnologia digital sino en
“limitarse a seguir webs y empresas que traten mejor a sus usuarios. Podemos
regresar a una internet mas artesanal... reconstruir la cultura es un proceso
distinto, se parece mas a plantar y cultivar un jardin. Requiere tiempo. Primero,
tenemos que averiguar cuales son las estructuras digitales adecuadas, y luego
hemos de realizar la labor cotidiana de crear una nueva forma de habitar la red”
(Chayka, 2014: 263-264).

Por mi parte, solo sefalar que una vida con verguenza nos aleja de la buena
vida... como quiza también lo haga una vida sin verglenza. En tanto relacion
tensa y pretensa, el respeto no podra ser sin curiosidad, la verglienza se aleja del
pudor y se refiere siempre a uno mismo, y la alegria va mas alla de la fiesta. De

hecho, de lo que se trata —al modo de Deleuze— es de utilizar la alegria como

42

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



objetivo y criterio: “solo la alegria vale, solo la alegria —y su beatitud— subsiste en

la accion” (Deleuze, 2013: 38-39).

Conclusion

En lo desarrollado hasta aqui, he intentado sefalar motivos para revisar nuestro
propio sistema de deseos, antes como propuesta de reflexién que como prédica.
¢ Deseos de qué? Justamente, de felicidad y buena vida. Queda claro que se trata
de alimentar practicas con sentido, “mas alla” de la impronta del individualismo y
de las tareas que no podemos evitar hacer bajo esquemas heterénomos. La
“retirada ordenada”, bajo la nocién de “lo suficiente” (A. Gorz, S. Latouche, J.
Bennett), constituye la respuesta a la vez practica y critica (micropolitica) a los
imperativos que dominan nuestra contemporaneidad. Y ello referido tanto a los
“imperativos temporales”, como de los “imperativos tecnolégicos” —que nunca
tienen suficiente— y que nos inducen a un espiral de consumo masivo bajo
ideologia triple de:

e Ausencia de limites.

e Progreso sin fin.

e Necesidades crecientes.

Nuestro punto de partida fue preguntarnos qué fue de la “promesa

tecnoldgica” ¢ En qué consiste hoy? ¢ Sentimos que controlamos los procesos
tecnoldgicos o que somos controlados por ellos? ¢ Nos sentimos mas libres,

potentes y alegres? ¢ Resolvid la “revoluciéon verde” el problema del hambre?
43

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



¢, Podemos estar cada vez mas esperanzados en el futuro gracias a la IA? 4O todo
lo contrario? Los argumentos de Quintero en cuanto al “buen vivir’, las paradojas
analizadas por F. Layard sobre la no-relacion entre prosperidad econémica y
felicidad, y el analisis de H. Rosa sobre los “imperativos temporales”, nos llevan
todos a responder de modo negativo.

Y si formulamos esta pregunta es —justamente— porque ni en la ciencia ni en
la tecnologia encontramos un discurso sobre lo que resulta “valioso”, de modo que
pueda inducir practicas “comprometidas” (Borgmann, 1987: 102-103). Es tal
compromiso el que nos insta a articular esquemas alternativos. Se trata de un
proceso de “implicaciéon subjetiva” que busca orientarnos hacia la felicidad, sin dar
la espalda a las consecuencias de nuestras practicas sociotécnicas. En este
sentido, debe resultar superador del engagement de baja implicacién propuesto
por el marketing de la red (Tula Molina, J. Williams, N. Crawford, K. Chayka).

Sobre el argumento central he hecho incidir diversas luces: filosoficas,
politicas y micropoliticas. El objetivo fue el de dar mayor consistencia al concepto
de “madurez tecnoldgica” como contrapunto critico al de “consumo tecnolégico”. El
abordaje de Borgmann sobre la “commodificacion de la tecnologia” supuso
distinguir, por la via de las practicas focales, entre “tecnologias habilitantes” y
“tecnologias contrarias al compromiso”. Tal posicionamiento nos permitié conectar:

e Con lafilosofia del gesto técnico de Simondon.
e Con la critica de la ecologia politica frente a la sociedad de consumo.

e Con la micropolitica del deseo.

44

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



En definitiva, el concepto de “madurez tecnoldgica” se enriquecio de diversos
modos:

e Por enmarcarlo en una “filosofia del cuidado” (M. Foucault, B. Groys, .
Comins Mingol).

e Por enmarcarlo en la procura de la felicidad (F. Layard) y utilizar la alegria
como criterio (G. Deleuze).

e Por la critica a la “era de la irresponsabilidad” que se desentiende de las
consecuencias de las practicas sociotécnicas a nivel masivo (1. lllich, N.
Georgescu Roegen, T. Jackson, S. Latouche).

e Por la critica del consumo tecnolégico, a partir de las practicas focales
propuestas por A. Borgmann y las tecnologias artesanales delineadas por
R. Sennett.

e Por la critica de los esquemas sociotécnicos, de base individualista, que
permean buena parte de la “tecnologia occidental” (M. Sahlins, A.
Haudricourt, N. Crawford, C. Durand).

e Por la filosofia del “gesto técnico reflexivo”, bajo un esquema de causalidad
recurrente y convergencia post-estética (G. Simondon).

e Por la posibilidad de aspirar a una reorganizacion sociotécnica alternativa,
gracias:

o Un proceso de “implicacién subjetiva” que reelabora el deseo hacia
la convivencialidad (l. lllich, F. Tula Molina).

o Un proceso de deutero-aprendizaje (G. Bateson).

45

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



o Un proceso de “retirada” (A. Gorz) de los imperativos de la

aceleracion entendido como un doble devenir (G. Deleuze / F.

Guattari).
Dado que, en el marco micropolitico, siempre quedan posibilidades de
transformacion y rebeldia, no es necesariamente la “convergencia tecnoldgica” el
unico destino colectivo posible (Tula Molina, 2021). La posibilidad del “hacer
diferente” esta siempre a la vuelta de la esquina a partir de un cambio de mirada y
de actitud. Supone la reformulacién de nuestro deseo hacia un “habitar diferente”,
tanto del mundo como de la red... un habitar que nos aleje de la verglienza y nos
acerque a la alegria. Como dird Combés, se trata de una relacion “transindividual”
gue pone en dialogo social el ser técnico, el cual aparece como fruto de la
curiosidad, el ingenio y el deseo humano.

En definitiva, la repuesta por la promesa tecnolégica —habiéndonos puesto
nuevamente en el centro de la escena— dependera del tipo de “gestualidad
tecnoldgica” que logremos desarrollar. Ahora bien, ;en qué consistiria hoy
actualizar nuestro deseo? jLograremos la sinergia simondoniana entre hombre y
maquina? ¢Lograremos la responsabilidad y el respeto estratégico por la totalidad
a la que pertenecemos? En tales preguntas es donde se juega tanto la relacion

entre tecnologia y buena vida... como la propia promesa tecnoldgica.

46

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Referencias Bibliograficas

Akerlof, G. y R. Shiller (2016), La economia de la manipulacién: cémo
caemos como incautos en las trampas del mercado, Buenos Aires, Paidés.

Barat, K. (2023), Tocando al extrafio interior: la alteridad que soy, Buenos
Aires, Cactus.

Bardet, M. (2019), “Hacer mundos con gestos”, en Haudricourt, A., E/ cultivo
de los gestos: entre plantas, animales y humanos, Buenos Aires, Cactus.

Bateson, G. (1991), Pasos hacia una ecologia de la mente: una aproximacion
revolucionaria a la comprension del hombre, Buenos Aires, Lohlé-Lumen.

Bateson, G. (2011), Espiritu y Naturaleza, Buenos Aires, Amorrortu.

Bauman, Z. y Lyon, D. (2013), Vigilancia Liquida, Buenos Aires, Paidos.

Bennett, J. (2022), Materia Vibrante: una ecologia politica de las cosas,
Buenos Aires, Caja Negra.

Berardi, F. (2020), Fenomenologia del fin: sensibilidad y mutacién conectiva,
Buenos Aires, Caja Negra.

Blanco, J. [et. al] (eds.) (2015), Amar las Maquinas, Buenos Aires, Prometeo.

Borgmann, A. (1987), Technology and the Character of Contemporary Life: a
Philosophical Inquire, Chicago, Chicago University Press.

Chayka, K. (2021), Desear menos: vivir con el minimalismo, Barcelona,
Gatopardo.

Chayka, K. (2024), Mundofiltro: como los algoritmos han aplanado la cultura,
Barcelona, Gatopardo.

47

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Comins Mingol, I. (2009), Filosofia del cuidar: una propuesta co-educativa
para la paz, Barcelona, Icaria, 2009.

Combes, M. (2017), Simondon: una filosofia de lo transindividual, Buenos
Aires, Cactus.

Crawford, K. (2022), Atlas de la Inteligencias Attificial: poder, politica y costos
planetarios, Buenos Aires, FCE.

Deleuze, G. y F. Guattari (2002), Mil Mesetas: capitalismo y esquizofrenia,
Valencia, Pretextos.

Deleuze, G. y F. Guattari (1993), ; Qué es la filosofia?, Barcelona, Anagrama.

Deleuze, G. (2008), Logica del Sentido, Buenos Aires, Paidos.

Deleuze, G. (2013), Spinoza, Filosofia practica, Buenos Aires, Tusquets
Editores.

Deleuze, G. (2017), Derrames II: Aparatos de Estado y Axiomatica
Capitalista, Buenos Aires, Cactus.

Deleuze, G. (2007), Pintura: el concepto de diagrama, Buenos Aires, Cactus.

Deleuze, G. (2015), Foucault, Buenos Aires, Paidos.

Despret, V. (2022), Habitar como un pajaro: modos de hacer y de pensar los
territorios, Buenos Aires, Cactus.

Durand, C. (2021), Tecnofeudalismo: critica de la economia digital, Adrogué,
La Cebra / Donostia / Kaxilda.

Feenberg, A. (2012), Transformar la Tecnologia: una nueva visita a la teoria

critica, Bernal, UNQ.

48

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Foucault, M. (2001), La Hermenéutica del Sujeto: Curso Collége de France
(1981-1982), México, FCE.

Foucault, M. (2015), “La tecnologia politica de los individuos”, en: La ética del
pensamiento: para una critica de lo que somos, Madrid, Biblioteca Nueva.

Gorz, A. (1997), Metamorfosis del Trabajo: busqueda del sentido: Critica de
la razén econémica, Madrid, Sistema.

Gorz, A. (2001), Adids al Proletariado. Mas alla del Socialismo, Barcelona, El
Viejo Topo.

Gorz, A. (2005), Lo Inmaterial: conocimiento, valor y capital, San Pablo,
Annablume.

Gorz, A. (2011), Ecolégica, Buenos Aires, Capital Intelectual.

Groys, B. (2022), Filosofia del cuidado, Buenos Aires, Caja Negra.

Han, B-C. (2015), El aroma del tiempo: un ensayo filosofico sobre el arte de
demorarse, Barcelona, Herder.

Han, B-C. (2022), Infocracia: la digitalizacion y la crisis de la democracia,
Buenos Aires, Taurus.

Haudricourt, A. (2019), El cultivo de los gestos: entre plantas, animales y
humanos, Buenos Aires, Cactus.

Higgs, E., A. Light y D. Strong (2000), ¢ Technology and the Good Life?,
Chicago, University of Chicago Press.

Holloway, J. (2010), Cambiar el mundo sin tomar el poder: el significado de la

revolucion hoy, Buenos Aires, Herramienta

49

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Holloway, J. (2011), Agrietar el Capitalismo: el hacer contra el trabajo,
Buenos Aires, Herramienta.

lllich, 1. (2011), Energia y Equidad, en: Obras Reunidas, vol. |, México, FCE.

Jackson, T. (2011), Prosperidad sin Crecimiento, Barcelona, Icaria.

Latouche, S. (2009), Farewell to Growth, Cambridge, Polity Press.

Lyard, R. (2005), Felicidad: Lecciones para una nueva ciencia, Madrid,
Taurus.

Meadows, D., Randers, J. y Meadows, D. (2012), Los limites del Crecimiento,
Buenos Aires, Taurus.

Quintero, P. (2014), Crisis Civilizatoria, Desarrollo y Buen Vivir, Buenos Aires,
Del Signo, 2014.

Rosa, H. (2016), Alienacion y aceleracion: hacia una teoria critica de la
temporalidad en la modernidad tardia, Buenos Aires, Katz.

Sadin, E. (2017), La humanidad aumentada: la administracion digital del
mundo, Buenos Aires, Caja Negra.

Sadin, E. (2025), La vida espectral: pensar la era del metaverso y las
inteligencias artificiales generativas, Buenos Aires, Caja Negra.

Sahlins, M. (2011), La ilusién occidental de la naturaleza humana, México,
Fondo de Cultura Econémica.

Sennett, R. (2000), La corrosion del caracter, Barcelona, Anagrama

Sennett, R. (2009), El Artesano, Barcelona, Anagrama.

50

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Sennett, R. (2012), Juntos: rituales, placeres y politicas de cooperacion,
Barcelona, Anagrama.

Simondon, G. (1965), “Cultura y Técnica”, en: Blanco, J. et al., op. cit.

Simondon, G. (2008), El modo de existencia de los objetos técnicos, Buenos
Aires, Prometeo

Simondon, G. (2009), La individuacion: a la luz de las nociones de forma y de
informacion, Buenos Aires, Ediciones La Cebra / Editorial Cactus.

Slade, G. (2007), Made to Break: Technology and Obsolescence in America,
Cambridge (Mss.), Harvard University Press.

Stiegler, B., “La prueba de la impotencia: nanomutaciones, hypomnemata,
gramatizacion”, en: Blanco, J. et al., op. cit.

Tula Molina, F. (2006), “El contexto de implicacion: capacidad tecnoldgica y
valores sociales”, Scientiae Studia, 4, (3), pp. 473-484.

Tula Molina, F. (2017), “La filosofia de la tecnologia de A. Gorz”, Redes, 43,
(25), pp. 15-48.

Tula Molina, F. (2018), “Nueva cultura de la técnica: ¢ hacia una civilizacion
elevada?”, Revista CTS, 39, (13), pp. 233-248.

Tula Molina, F. (2019), “Decrecimiento, Convivencialidad y Posdesarrollo”,
Reuvista Internacional de Pensamiento Politico, 14, pp. 515-534.

Tula Molina, F. (2021), “Cuatro lineas para pensar la divergencia

tecnoldgica”, Nomadas, 55, (8), 125-141.

51

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



Unceta, K. (2015), Mas alla del crecimiento: debates sobre desarrollo y
posdesarrollo, Buenos Aires, Mardulce.

Williams, J. (2023), Clics contra la humanidad: libertad y resistencia en la era
de la distraccion tecnoldgica, Barcelona, Gatopardo.

Winner, L. (2008), La ballena y el reactor: una busqueda de limites en la era

de la alta tecnologia, Barcelona, Gedisa.

Articulo recibido el 3 de septiembre de 2025

Aprobado para su publicacion el 11 de diciembre de 2025

52

Revista Redes 61— ISSN 1851-7072



