documentos fundamentales

La enorme cantidad de publicaciones que se generan en el campo de los
estudios sobre la ciencia es deudora, en mayor o menor grado, de otros
escritos que no dudariamos en llamar fundamentales, sea porque han
inaugurado nuevas lineas de reflexion, sea porque se convierten en refe-
rencia obligada de la comunidad de pares. Una lectura —o relectura— direc-
ta de esos textos fundamentales que habitualmente no se hace,
probablemente por ser citados, comentados e interpretados profusamen-
te, y por ser ademas de dificil acceso, contribuira, creemos, a reevaluar
nuestra opinién sobre sus autores y a descubrir aspectos olvidados por los
estereotipos heredados.

Presentacién de “La naturaleza de lo & prioriy el elemento
pragmatico en el conocimiento” de Clarence Irving Lewis
Cecilia Duran *y Cristina Di Gregori **

Hasta donde sabemos, el texto de Clarence Irving Lewis (1883-1964) Mind
and the World-Order: Outline of a Theory of Knowledge (New York, Char-
les Scribner’s, 1929, pp. xiv + 446) no ha sido traducido al castellano. La
evaluacion de la importancia de la teoria del conocimiento que alli se for-
mula, y su fuerte impacto en desarrollos posteriores de la disciplina, nos
alientan a presentar en nuestra lengua uno de los capitulos mas relevan-
tes de la mencionada obra, “The Nature of the A Priori, and the Pragmatic
Element in Knowledge” (capitulo VIII).

Coincidimos con quienes consideran que Mind and the World-Order
es la obra epistemoldgica capital de C. I. Lewis. Angel Faerna sostiene

* Universidad Nacional de La Plata.
** Universidad Nacional de La Plata - CONICET.

|
REDES, Vol. 10, N° 20, Buenos Aires, diciembre de 2003, pp. 89-92 REDES 89

DOI: https://doi.org/10.48160/18517072re20.486



que esto es asi “[...] primero por el eco que tuvo y que situd a su autor en
la primera linea de la filosofia de su tiempo, de modo que su nombre que-
daria ya para siempre asociado a este titulo; y segundo porque en ella
quedé fijado lo esencial de su posicién tedrica, que sera completada y am-
pliada, pero no alterada, en sus obras posteriores” (A. Faerna, Introduc-
cién a la teoria pragmatista del conocimiento, Madrid, Siglo XXI, 1996, p.
228). Nelson Goodman, por otro lado, evalla la obra de Lewis —sin duda
identificando el aporte del libro al que aludimos— sefialando que su cono-
cido Ways of Worldmaking (Indiandpolis, Hackett Publishing Company,
1978; hay traduccion castellana de Carlos Thiebaut: Maneras de hacer
mundos, Madrid, Visor, 1990) “...pertenece a esa corriente fundamental de
la filosofia moderna que se inicié cuando Kant sustituyé la estructura del
mundo por la estructura del espiritu humano y que continué cuando C. .
Lewis sustituy6 esa ultima por la estructura de los conceptos, por la de los
diversos sistemas simbdlicos de las ciencias, la filosofia, las artes, la per-
cepcién o el discurso cotidiano” (pagina X de la edicién en inglés y 14 de
la version castellana).

Dado que ponemos a disposicién del lector solamente un capitulo de
Mind and the World-Order, a continuacion ofreceremos una apretada sin-
tesis de las tesis epistemoldgicas basicas de su autor, a fin de contextua-
lizar su concepcién de lo a priori —tema central del capitulo traducido— en
el marco de su epistemologia pragmatista.

Cabe recordar que Lewis pertenecia a la tradicion pragmatista, aun-
que optd por denominar “pragmatismo conceptualista” a su propia teoria
del conocimiento. En sus palabras: “Ya que de todas formas este punto de
vista seguramente va a recibir algun tipo de etiqueta, me aventuraré a po-
nerle una yo mismo y lo llamaré ‘pragmatismo conceptualista’. Sin las con-
cepciones previas de Peirce, James y Dewey —en especial Peirce—,
probablemente no habria llegado a desarrollarlo. Si bien, como es logico,
no se debe responsabilizar a estos pragmatistas mas ortodoxos del con-
junto de mis opiniones ni, en particular, de la doctrina de la verdad a prio-
ri incluida en ellas” (Mind and the World-Order, “Preface”, p. Xl).

Lewis se identifica con la concepcion epistemoldgica pragmatista en
el sentido de que el conocimiento es una de las formas de la accién, ex-
plicitando los elementos de corte pragmatico con los que el sujeto contri-
buye en el ambito de la manipulacién simbdlica de la realidad. Dichos
elementos serdn, a juicio de Lewis, estrictamente analiticos y a priori. Es-
ta Ultima caracterizacién identifica la genuina novedad que Lewis introdu-
ce en la tradicion a la que pertenece, asi como respecto de la tradicién
kantiana (el capitulo que presentamos es central con relacién a ella).

Sin duda, en su propuesta el conocimiento es una forma de accién

% EDES



que tiene por objetivo lograr la adaptacién —y con ello la supervivencia—
del individuo. Es, ademas, una forma de accién mediatizada por simbolos
que vincula experiencias actuales con experiencias posibles, permitiendo
asi el control y la ampliacion de la esfera de la accién adaptativa.

Asimismo, al criticar al empirismo y al racionalismo, se compromete
con la tesis segun la cual en el conocimiento empirico hay un elemento da-
do y un elemento puesto por el sujeto, aunque esta distincidén sélo es lici-
ta en el ambito del andlisis y la reflexién. Argumenta que de no haber un
dato no puesto por la mente, el conocimiento seria arbitrario, no habria na-
da acerca de lo cual podria ser verdadero. Y por otro lado, si no hubiera
interpretacion o construcciéon que imponga la mente, el pensamiento seria
superfluo y no se explicaria la posibilidad de error, ya que toda experien-
cia cognitiva quedaria asegurada por el dato.

Para Lewis, los sistemas categoriales a priori son necesarios en el
sentido en que legislan sobre el sujeto y no sobre la realidad en forma di-
recta. Siendo independiente de la experiencia, lo a priori no impone nada
a la experiencia, pero tiene caracter legislativo respecto de la actitud cog-
nitiva del sujeto. Es una constriccion impuesta al sujeto y surgida de una
libre eleccién. Este es precisamente el elemento pragmatico que introdu-
ce C. |. Lewis en la esfera del conocimiento.

En su andlisis del conocimiento empirico, Lewis sostiene que la pri-
mera actitud del sujeto frente al caos de lo dado consiste en imponer un
orden, vale decir, en categorizar. Ese orden delimita la esfera de lo signi-
ficativo. Este orden puede ser interpretado a través de sistemas categoria-
les alternativos adoptados mediante un acto que, sin dejar de ser una
eleccién libre del sujeto de conocimiento, reconoce su compromiso con el
caracter cooperativo e histérico del conocimiento.

Para finalizar, nos parece conveniente resumir lo expuesto recurrien-
do a las palabras en las cuales el propio Lewis expresa lo que considera
como las tesis fundamentales de su obra, a saber:

(1) La verdad a priori es de naturaleza definicional y procede ex-
clusivamente del analisis de conceptos. Que la realidad se pueda
delimitar a priori, se debe, no a formas de la intuicion o categorias
qgue confinen el contenido de la experiencia, sino sencillamente al
hecho de que cualquier cosa que se denomine ‘real’ debe ser al-
go discriminado en la experiencia mediante criterios que se han
determinado previamente. (2) Mientras que el delineamiento de
conceptos es a priori, la aplicacion de cualquier concepto en par-
ticular a una experiencia particular es hipotética; la eleccién de
sistemas conceptuales que vayan a aplicarse es instrumental o

s ]



pragmatica, y la verdad empirica nunca es mas que probable. (3)
Que la experiencia en general sea susceptible de interpretacion
conceptual es algo que no requiere ningun supuesto peculiar y
metafisico acerca de la conformidad de la experiencia con la men-
te o sus categorias; no podria concebiblemente ser de otro modo.
Si esta ultima formulacién es una tautologia, entonces al menos
debe ser verdadera, y la afirmacion de una tautologia es significa-
tiva si se supone que puede ser significativamente negada. El de-
sarrollo de estas tres tesis se hara principalmente en los capitulos
11, VI, y XI. (Mind and the World-Order, “Preface”, pp. X-XI).

Esperamos que la versién castellana que ofrecemos del texto de Lewis
sea un estimulo para que el lector tenga ocasion de reconsiderar el valor
tedrico de la obra a la que representa, y que estimule el reconocimiento
que a nuestro juicio merece como fuente fructifera para el desarrollo de
buena parte de la epistemologia posterior. 0

) EDES



