
La enorme cantidad de publicaciones que se generan en el campo de los
estudios sobre la ciencia es deudora, en mayor o menor grado, de otros
escritos que no dudaríamos en llamar fundamentales, sea porque han
inaugurado nuevas líneas de reflexió n, sea porque se convierten en refe-
rencia obligada de la comunidad de pares. Una lectura –o relectura– direc-
ta de esos textos fundamentales que habitualmente no se hace,
probablemente por ser citados, comentados e interpretados profusamen-
te, y por ser ademá s de difícil acceso, contribuirá , creemos, a reevaluar
nuestra opinió n sobre sus autores y a descubrir aspectos olvidados por los
estereotipos heredados.

Presentación de “La naturaleza de lo a priori y el elemento
pragmático en el conocimiento” de Clarence Irving Lewis 
Cecilia Duran * y Cristina Di Gregori **

Hasta donde sabemos, el texto de Clarence Irving Lewis (1883-1964) Mind
and the World-Order: Outline of a Theory of Knowledge (New York, Char-
les Scribner’s, 1929, pp. xiv + 446) no ha sido traducido al castellano. La
evaluació n de la importancia de la teoría del conocimiento que allí se for-
mula, y su fuerte impacto en desarrollos posteriores de la disciplina, nos
alientan a presentar en nuestra lengua uno de los capítulos má s relevan-
tes de la mencionada obra, “The Nature of the A Priori, and the Pragmatic
Element in Knowledge” (capítulo VIII).

Coincidimos con quienes consideran que Mind and the World-Order
es la obra epistemoló gica capital de C. I. Lewis. Angel Faerna sostiene

■

documentos fundamentales

* Universidad Nacional de La Plata.
** Universidad Nacional de La Plata - CONICET.

REDES, Vol. 10, Nº 20, Buenos Aires, diciembre de 2003, pp. 89-92

DOI: https://doi.org/10.48160/18517072re20.486



que esto es así “[...] primero por el eco que tuvo y que situó  a su autor en
la primera línea de la filosofía de su tiempo, de modo que su nombre que-
daría ya para siempre asociado a este título; y segundo porque en ella
quedó  fijado lo esencial de su posició n teó rica, que será  completada y am-
pliada, pero no alterada, en sus obras posteriores” (A. Faerna, Introduc-
ció n a la teoría pragmatista del conocimiento, Madrid, Siglo XXI, 1996, p.
228). Nelson Goodman, por otro lado, evalú a la obra de Lewis –sin duda
identificando el aporte del libro al que aludimos– señ alando que su cono-
cido Ways of Worldmaking (Indianá polis, Hackett Publishing Company,
1978; hay traducció n castellana de Carlos Thiebaut: Maneras de hacer
mundos, Madrid, Visor, 1990) “...pertenece a esa corriente fundamental de
la filosofía moderna que se inició  cuando Kant sustituyó  la estructura del
mundo por la estructura del espíritu humano y que continuó  cuando C. I.
Lewis sustituyó  esa ú ltima por la estructura de los conceptos, por la de los
diversos sistemas simbó licos de las ciencias, la filosofía, las artes, la per-
cepció n o el discurso cotidiano” (pá gina X de la edició n en inglé s y 14 de
la versió n castellana).

Dado que ponemos a disposició n del lector solamente un capítulo de
Mind and the World-Order, a continuació n ofreceremos una apretada sín-
tesis de las tesis epistemoló gicas bá sicas de su autor, a fin de contextua-
lizar su concepció n de lo a priori –tema central del capítulo traducido– en
el marco de su epistemología pragmatista. 

Cabe recordar que Lewis pertenecía a la tradició n pragmatista, aun-
que optó  por denominar “pragmatismo conceptualista” a su propia teoría
del conocimiento. En sus palabras: “Ya que de todas formas este punto de
vista seguramente va a recibir algú n tipo de etiqueta, me aventuraré  a po-
nerle una yo mismo y lo llamaré  ‘pragmatismo conceptualista’. Sin las con-
cepciones previas de Peirce, James y Dewey –en especial Peirce–,
probablemente no habría llegado a desarrollarlo. Si bien, como es ló gico,
no se debe responsabilizar a estos pragmatistas má s ortodoxos del con-
junto de mis opiniones ni, en particular, de la doctrina de la verdad a prio-
ri incluida en ellas” (Mind and the World-Order, “Preface”, p. XI).

Lewis se identifica con la concepció n epistemoló gica pragmatista en
el sentido de que el conocimiento es una de las formas de la acció n, ex-
plicitando los elementos de corte pragmá tico con los que el sujeto contri-
buye en el ámbito de la manipulació n simbó lica de la realidad. Dichos
elementos será n, a juicio de Lewis, estrictamente analíticos y a priori. Es-
ta ú ltima caracterizació n identifica la genuina novedad que Lewis introdu-
ce en la tradició n a la que pertenece, así como respecto de la tradició n
kantiana (el capítulo que presentamos es central con relació n a ella).

Sin duda, en su propuesta el conocimiento es una forma de acció n

■



que tiene por objetivo lograr la adaptació n –y con ello la supervivencia–
del individuo. Es, ademá s, una forma de acció n mediatizada por símbolos
que vincula experiencias actuales con experiencias posibles, permitiendo
así el control y la ampliació n de la esfera de la acció n adaptativa.

Asimismo, al criticar al empirismo y al racionalismo, se compromete
con la tesis segú n la cual en el conocimiento empírico hay un elemento da-
do y un elemento puesto por el sujeto, aunque esta distinció n só lo es líci-
ta en el ámbito del aná lisis y la reflexió n. Argumenta que de no haber un
dato no puesto por la mente, el conocimiento sería arbitrario, no habría na-
da acerca de lo cual podría ser verdadero. Y por otro lado, si no hubiera
interpretació n o construcció n que imponga la mente, el pensamiento sería
superfluo y no se explicaría la posibilidad de error, ya que toda experien-
cia cognitiva quedaría asegurada por el dato.

Para Lewis, los sistemas categoriales a priori son necesarios en el
sentido en que legislan sobre el sujeto y no sobre la realidad en forma di-
recta. Siendo independiente de la experiencia, lo a priori no impone nada
a la experiencia, pero tiene cará cter legislativo respecto de la actitud cog-
nitiva del sujeto. Es una constricció n impuesta al sujeto y surgida de una
libre elecció n. Este es precisamente el elemento pragmá tico que introdu-
ce C. I. Lewis en la esfera del conocimiento.

En su aná lisis del conocimiento empírico, Lewis sostiene que la pri-
mera actitud del sujeto frente al caos de lo dado consiste en imponer un
orden, vale decir, en categorizar. Ese orden delimita la esfera de lo signi-
ficativo. Este orden puede ser interpretado a travé s de sistemas categoria-
les alternativos adoptados mediante un acto que, sin dejar de ser una
elecció n libre del sujeto de conocimiento, reconoce su compromiso con el
cará cter cooperativo e histó rico del conocimiento. 

Para finalizar, nos parece conveniente resumir lo expuesto recurrien-
do a las palabras en las cuales el propio Lewis expresa lo que considera
como las tesis fundamentales de su obra, a saber:

(1) La verdad a priori es de naturaleza definicional y procede ex-
clusivamente del aná lisis de conceptos. Que la realidad se pueda
delimitar a priori, se debe, no a formas de la intuició n o categorías
que confinen el contenido de la experiencia, sino sencillamente al
hecho de que cualquier cosa que se denomine ‘real’ debe ser al-
go discriminado en la experiencia mediante criterios que se han
determinado previamente. (2) Mientras que el delineamiento de
conceptos es a priori, la aplicació n de cualquier concepto en par-
ticular a una experiencia particular es hipoté tica; la elecció n de
sistemas conceptuales que vayan a aplicarse es instrumental o

■



pragmá tica, y la verdad empírica nunca es má s que probable. (3)
Que la experiencia en general sea susceptible de interpretació n
conceptual es algo que no requiere ningú n supuesto peculiar y
metafísico acerca de la conformidad de la experiencia con la men-
te o sus categorías; no podría concebiblemente ser de otro modo.
Si esta ú ltima formulació n es una tautología, entonces al menos
debe ser verdadera, y la afirmació n de una tautología es significa-
tiva si se supone que puede ser significativamente negada. El de-
sarrollo de estas tres tesis se hará  principalmente en los capítulos
III, VIII, y XI. (Mind and the World-Order, “Preface”, pp. X-XI).

Esperamos que la versió n castellana que ofrecemos del texto de Lewis
sea un estímulo para que el lector tenga ocasió n de reconsiderar el valor
teó rico de la obra a la que representa, y que estimule el reconocimiento
que a nuestro juicio merece como fuente fructífera para el desarrollo de
buena parte de la epistemología posterior. ❏

■


